

文・圖一 **Lawa・ lwan**(政治大學民族學系碩士生)

# 霧社事件紀念公園

上人主研究日本時代的學者們,在研究 古灣原住民族時,雖然發現賽德克族與泰雅族在語言上的差異,但因兩者皆有紋面、出草等文化,就將賽德克族分類為泰雅族的分支。直到歷經多年的正名運動後,終於在2008年獲行政院頒布正名成為台灣原住民族的第14族——賽德克族。

# 賽德克族及其waya/gaya

賽德克族由3個族群組成,分別是Toda(都達群)、Tgdaya(德固達雅群)及Truku(德路固群)。賽德克族主要分布在台灣中部及東部,大致界於北方的泰雅族及南方的布農族之間。從分布來看,以中央山脈為界線,分出東、西賽德克族。東賽德克族散居東部花蓮山區,即今日花蓮縣秀林鄉、萬榮鄉、卓溪鄉;西賽德克族則集中於現今南投縣仁愛鄉,在濁水溪上游一帶建立7個村12個部落。

自古以來,賽德克族人遵循waya/gaya,可以理解為祖訓、法律、習慣等意涵。換言之,亦是該民族的世界觀與價值觀。根據waya/gaya,紋面是賽德克族人的成年標誌,女性必須擅於織布與家事,而男性則是會出草及捍衛家園等。紋面是賽德克族人所追求的目標,有紋面才可以結婚,更重要的是過世後才有資格走上彩虹橋/祖靈橋(hakaw utux)與祖先見面,才能成為Sediq Balay,也就是「真正的人」。數千年以來,賽德克族人就是這樣依循著祖訓延續民族命脈,也是賽德克族的價值觀。這也是我們深入瞭解霧社事件的重要觀點。

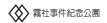
# 「敬酒風波」的轉折

霧社事件發生於現今南投縣仁愛鄉的霧 社。霧社事件並不是突如其來的武力反抗,而 是賽德克族人於日人長期壓迫下起義的行動。



Mona-Rudaw銅像。





要觀點。 們深入瞭解霧社事以 克族的價值觀。這以 延續民族命脈,也是 延續民族命脈,也是 於人就是這樣依循禁

賽德克族

目

White the transfer of the tran

Mona-Rudaw 之墓,遺骸歸 葬於紀念碑後 方。

1897年,日本派遣堀大尉一行14人,進入霧社 地區勘查台灣橫貫鐵路路線,結果遭到Tgdaya 人的襲擊。於是在1903年,日人脅迫布農族干 卓萬社人砍殺Tgdaya人,因而聲勢大衰,並在 1906年向日本政府繳械與歸順,從此受到日人 嚴厲管控。

在高壓理蕃政策之下,賽德克族人因之前的事件受到重創而不敢反抗,直到「敬酒風波」而有了轉折。「敬酒風波」的起因為馬赫坡社(Mhebu,今廬山溫泉區)舉行婚宴的時候,頭目Mona-Rudaw(莫那魯道)長子Tadaw-Mona(達多莫那)向吉村警察敬酒。吉村卻以「不潔的宴席」為由拒絕,並用警棍揮打Tadaw-Mona的手,造成兩方發生肢體衝突,吉村在扭打中受傷。事件後,Mona-Rudaw親自

攜酒向吉村謝罪,但吉村不願接受道歉並揚言 呈報上級。由於毆警之罪相當嚴重,當時族人 反抗之心日趨增長,同時又害怕日警報復,因 而決定起事。

### 發動霧社事件

1930年10月30日,賽德克族人在霧社公學校操場舉行的聯合運動會上發動「霧社事件」。來自各地的日人貴賓及學生家長都聚集在運動場上,在預先埋伏的賽德克族人突擊下,根據史料顯示,日人死亡人數約134人,重傷者225人,台灣人被誤殺2人。同時族人攻佔及燒毀附近派出所、駐在所及其他機關等。

霧社事件的中心人物Mona-Rudaw(莫那 魯道),在事件後至深山中飲彈自盡,數百 民族人集體自縊,而餘生者被迫遷至川中 島,也就是今日的清流部落。這段慘烈的過 程為舉世聞名的「霧社事件」,當時台灣總





先的經驗與創痛。 念祖先事蹟的傳統 念祖先事蹟的傳統 養式,才能真切地 種懷與反省過去歷 史帶給賽德克族祖

匠釋權及話語權。從此回歸到賽德克族人紀改立紀念碑公園以及紀念活動,爭取其歷史旣點「抗日」、「抗暴」、「愛國精神」等質德克族對霧社事件的省思,是從過去國家

督府的理蕃政策面臨巨大挑戰,造成台灣總督 府石塚英藏與總務長官人見次郎等重要官員引 咎去職,也是改變整個台灣原住民族命運的歷 史事件。

「賽德克族霧社事件紀念公園」的歷史詮釋權「賽德克族霧社事件紀念公園」(又稱「莫那魯道紀念碑」)於1953年7月15日建立,主要為紀念霧社事件英雄Mona-Rudaw(莫那魯道)率領族人抗日事蹟而建。本園未建之前,台灣總督府在此設立日人殉難紀念碑,直到二戰後國民政府以抗日反暴觀點理解及讚頌抗日英雄的事蹟,標榜Mona-Rudaw為「愛國的民族英雄」,而改立「抗日」紀念碑。1973年,把Mona-Rudaw遺骸歸葬於紀念碑後方,並設立今日所看到的「賽德克族霧社事件紀念公園」。

「賽德克族霧社事件紀念公園」範圍不 大,門口即可見白色拱門上寫著「碧血英

風」,後面寫著「義膽忠肝」,兩側的柱子也寫著壯烈的提字。走上階梯後就可看到「抗日英雄」Mona-Rudaw銅像,銅像身後就是Mona-Rudaw墓碑。公園周邊都是樹林,到了初春的時候,公園後面的樹林會轉換成白雪皚皚的櫻花,在周圍的桃紅色山櫻映襯下顯得更加鮮明。

對賽德克族人來說,霧社 事件發生的前後,3個族群內 部錯綜複雜的關係,提供了日 人利用3群內部矛盾進行分化 的機會,使3群彼此之間產生 對立或猜忌,而達到控制的目 的。邱若龍《Gaya:1930年的



賽德克族霧社事件紀念公園的白色拱門上寫著「碧血英風」。







起義紀念碑。

霧社原住民族抗日群像。

賽德克族與霧社事件》紀錄片裡,即可看到Toda群者老對事件確實有不同的見解。Toda群長輩對Mona-Rudaw不約而同的評價,是時常欺負Toda群的「流氓」。由此可知,賽德克族內部3群對於Mona-Rudaw實則有不一樣的看法,並非全然以英雄形象看待之,而此亦突顯當時以部落社會為主的生活樣態,並做為其運作基本單位。

隨著世代更迭,民族意識益發增強。2002年起,賽德克族人歷經許多的挫折與磨難,為了具體凝聚成為獨立民族的目標,爭取官方認定為賽德克族,3群內部於2007年在Toda祖居地(即現今平靜部落平靜國小)舉辦一場和解儀式dmahul,意義極為深遠。試圖從霧社事件的歷史傷痛與經驗裡走出新的局面,建立新民族——賽德克族的團結,讓歷史創傷不再影響3群成為一體的後代子子孫孫。

# 結語

「賽德克族霧社事件紀念公園」對賽德克族人來說不僅僅是呈現抵抗日本的歷史事件,而是族人為堅守自己的世界觀、價值觀waya/gaya與延續民族命脈。為了能夠成為一個Sediq Balay(真正的人/完整的人),走

上彩虹橋與祖靈相見;並為文化喪失及被迫 放棄自己原本的生活方式而提出反抗,捍衛 傳統文化與族群生存的道路。

回顧原住民族運動史,霧社事件與Mona-Rudaw的民族英雄事蹟激勵了原住民族,對原運影響深遠,顯示原住民族顛覆國家長期標榜「愛國抗日精神」歷史詮釋的覺醒。對賽德克族而言,是從過去國家觀點「抗日」、「抗暴」、「愛國精神」等設立紀念碑公園以及紀念活動,爭取霧社事件的歷史詮釋權及話語權。從此回歸到賽德克族人紀念祖先事蹟的傳統儀式,才能真切地緬懷與反省過去歷史帶給賽德克族祖先的經驗與創痛。◆

## Lawa · Iwan

賽德克族,台北市人,1991 年生。現就讀政治大學民族 學系碩士班。為《奇異世界 賽德克傳說dndilan utux: kari pnsltudan Sediq》繪本 英語譯者:另參與《原住民 族語初級教材 生活會話篇 賽德克都達語(上)(中)

(下)》 教材繪圖。希望透過學習深入探討原住民族 議題,未來能為自身民族貢獻一份心力。

