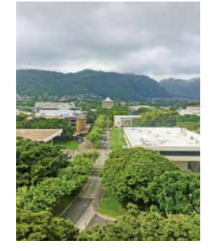


# Ke Kuleana i Ka 'Āina: 大學社會責任應建立在土地上

Ke Kuleana i Ka 'Āina:大学の社会的責任は土地の上で成り立つべき Ke Kuleana i Ka 'Āina: University Social Responsibility Should be Established on the Land

文·圖 | Sra Manpo Ciwidian 李孟儒 (夏威夷大學政治學系博士生)

Ma luna a'e o nā lāhui a pau ke ola o ke kanaka」是夏威夷大學馬諾阿 分校 (University of Hawai'i at Mānoa,以下簡稱夏大馬諾阿 分校)的校訓,其相對應的英 文意譯為「Above all nations is humanity」,意即「人道超乎 所有國家/民族之上」。不過 筆者竊以為,我們應從夏威夷 原住民語('Ōlelo Hawai'i)來 理解該格言,或許能更精準理 解箇中精隨。其中,lāhui一詞 在夏威夷語中具有民族、種 族、族群等意義;此外,ola 除了被理解為humanity之外, 更常意指著生命、健康、福祉 及生活(計)等意涵;而



夏威夷大學馬諾阿分校。

kanaka則為人類。因此,夏威 夷原住民語版本的夏大校訓亦 可譯為「人類的生命(健康、 福祉)超乎所有國家/民族之 上」。如果說校訓反映出的是 一所學校的辦學理念、文化精 神與價值觀,那麼夏威夷大學 的治學理念不僅環繞著對人的 生命、福祉和健康的關懷,也 體現出大學社會責任實踐的重 要性。

### 加強與地區之連結

然而,作為墾殖者國家 (settler state) 所設立的公立 大學,夏大並非於成立之初就 將大學社會責任之實踐列為校 務發展的重要目標,而是隨著 社會脈絡的轉變,逐漸增設與 族群發展議題相關的課程加強 大學與地方社區之間的連結。 1907年,夏威夷領土立法機關 (Hawai'i Territorial Legislature) 依據莫里爾法案 (Morrill Land-Grant Colleges Acts,亦稱土地撥贈法案)在



夏威夷大學馬諾阿分校早期照片。

Honolulu市設立農業和工程技 術學院(此設置某種程度地 呼應當時夏威夷墾殖者種植 園產業的發展),該學院後 於1912年正式升等為夏威夷 大學,並遷址至馬諾阿山谷 (Mānoa Valley)。1920年代 以後,夏大馬諾阿分校陸續 增設系所。第二世界大戰結 束後,聯合國將原先日本所 殖民的太平洋群島交由美國 託管,即太平洋群島託管地 (Trust Territory of the Pacific Island)。為了持續強化其對 大洋洲地區的掌控和地緣政 治的優勢,美國除了透過軍 事部屬和協議簽署之外,亦 設立學術機構以增加對該地 區的理解,例如1960至1970 年代由美國國會於夏大馬諾

阿分校內設置的研究智庫東 西中心 (The East-West Center),以及太平洋研究中 1) (The Center for Pacific Islands Studies, 簡稱 CPIS) •

#### 夏威夷原住民主權運動

自1960年代起,「去殖民 (decolonization)」成為大洋 洲地區最核心的議題,大洋洲 地區亦在此階段掀起數波獨立 運動的浪潮;此外在1970年 代,夏威夷原住民族(Kanaka Maoli) 受到島國獨立運動及世 界原住民族運動影響而發起夏 威夷原住民主權運動 (Hawaiian Sovereignty Movement) ,爭取其對土地及 自然資源使用、文化傳承與實

踐的固有權利。這股「去殖 民」思潮同樣衝擊夏大馬諾阿 分校及相關系所,促使他們省 思一所設立在原住民族土地及 群島之洋中的大學及身處其中 的知識份子該肩負的Kuleana (責任)與位置 (positionality) 會是什麼。而經過長時間的討 論與辯證後,如何在研究中呈 現島民/原住民/島國的主體 性,深化與地方社區之間的連 結以支持社區為主體 (community-based)的當代發 展便逐漸成為夏大重視的研究 方法論觀點與實踐社會責任之 目的。為此,夏大馬諾阿分校 也於1994年設立公民與社區參 與辦公室(The Office of Civic & Community Engagement), 提供服務學習課程(Service Learning Program) 使學生有機 會至社區從事志工服務。另 外,校方也簽署《夏威夷太平 洋島嶼校園協議(The Hawai'i Pacific Islands Campus Compact)》,致力於增強學 生的社會責任感、公民參與及 對夏威夷和大洋洲地區社區和 人民的認識。

睪者註:Kanaka Maoli是夏扊 思。因此,Kanaka Maoli字面

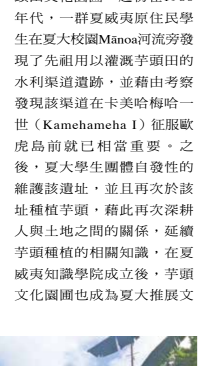
譯者註:「Ke Kuleana i Ka 'Āina」為夏威夷語,意為「對土地應負的責任」。

66|原教界2021年02月號97期 原教界2021年02月號97期|67

# 推動學科特色的社區參與

除此之外,各系所亦推 動具有其學科特色的社區參 與活動,夏威夷知識學院便 是一個例子。2007年,夏大 設立夏威夷知識學院 (Hawai'inuiākea School of Hawaiian Knowledge) 以期促 進夏威夷知識的研究、傳承 及復振。夏威夷知識學院由 夏威夷研究中心 (Kamakakūokalani Center for Hawaiian Studies)、夏威夷 語言中心(Kawaihuelani Center for Hawaiian Language)、芋頭田文化園 圃 (Ka Papa Lo'i 'o Kānewai Cultural Garden)、夏威夷原

住民學生服務(Native Hawaiian Student Services) 及 院長辦公室所組成。關於芋 頭田文化園圃,起初在1980





芋頭文化園圃的芋頭園

化實踐及社會連結的場域。

而該學院不單是1982年

# 重視原住民知識研究

以來夏大唯一設立的學院, 更是美國Research I高教機構 中唯一以原住民知識研究為 主的學術機構。在課程的設 計與安排上,提倡「Ma ka Hana ka'Ike(從做中學)」 精神的夏威夷知識學院開設 數門實踐學習課程及工作 坊,強調學生連結在地社區 的重要性及Kuleana精神的實 踐,例如由夏威夷研究中心 與芋頭田文化園圃合作開設 的Papa Mahi'ai Kalo(芋頭種 植課程)。藉由實際參與農 耕,學生不單單學習到有關 Kalo (芋頭)的知識,以及 更加深刻地從夏威夷原住民 認識論及本體論上的文化觀 點理解人地關係。另外,該 學院亦與高中合作,比如自 2000年起, 芋頭田文化園圃 與著名的Kamehameha學校的 'Aina Ulu計畫合作,共同開 闢土地面積約1甲的芋頭田。 芋頭田不只促進兩所學校與 在地社區之間更加緊密的合 作關係,增加夏威夷品種 Kalo的產量,每年更吸引了 超過3千名對夏威夷原住民文 化感到興趣的民眾、學校課

程,以及民間團體來此從事 志工服務。除了設置Kalo實 際耕作課程外,夏威夷知識 學院也與夏大茂宜學院 (University of Hawai'i Maui College) 合作舉辦沉浸式族 語營隊,並將學生帶往茂宜 島,期盼透過系列課程和在 地社區事務參與,提升族語 能力跟對傳統知識與價值觀 的認識。

**墨**者註:在夏威夷原住民族的 E源故事裡頭,Kalo乃是夏威引 (住民族首位人類祖先之) 雙土地) 的具體表現。

# 社會責任實踐不因疫情而暫停

總得來說,在夏威夷及 大洋洲地區的社會脈絡發展 之下,夏大馬諾阿分校許多 系所及課程已將公民參與、 社區連結視為課程中不可或 缺的社會責任實踐,而非額 外的附加活動。然而, 隨著 Covid-19疫情持續肆虐,社區 參與等活動必須轉而透過網 路進行,不過就筆者這段時 間的觀察,雖說網路互動仍 不及面對面式的實際交流,



筆者於2019年8月於校園中參與「守護Mauna Kea」行動。

不過卻也促使人們積極透過 網路創造更多的對話空間, 在疫情期間維繫彼此之間的 關係。回過頭來看台灣,在 許多大專院校先後推動落實 大學社會責任的當下,其中 有不少與台灣原住民部落合 作的情形,而學校是否能夠 理解在地族人的人地關係視 野, 並以此與部落討論合作 關係的模式與核心價值?學

校是否在理解複雜的歷史脈 絡後確立自身在合作關係中 的Kuleana與位置?又是否能 在提升學生的社會參與之 餘,同時支持以社區為主體 的發展模式?筆者認為,夏 大馬諾阿分校的經驗應可供 台灣大專院校作為參考借 鏡。◆

### 作者簡介



**Sra Manpo Ciwidian** 李孟儒

阿美族,花蓮縣玉里鎮樂合里安通部落人,1986年 生。政治大學民族學系碩士。曾任政治大學原住民族 公室專仟助理。現為夏威夷大學政治學系博士生

68|原教界2021年02月號97期 原教界2021年02月號97期 69