

**曾毓芬**(國立嘉義大學音樂學系暨研究所教授

through Ancient and Modern Pasibutbut of Bunun, the 0 Harmonious 向宇

# Pasibutbu

年,布農族音樂Pasibutbut獲文建會 (文化部前身)正式登錄為國家級重 要傳統表演藝術類文化資產,成為文化部登錄的第 一項原住民族無形文化資產,而其指定保存團體則 是「南投縣信義鄉布農文化協會」。

# 復振Pasibutbut歌唱傳統

該協會成立於1999年,以南投縣信義鄉明德村 的布農族人為主體,目的為了傳承父執輩早在三十 多年前發起的Pasibutbut歌唱傳統復振。1960年代, 在伍德財與金正義等人的號召下,族人們重拾孩童 期跟隨父執輩歌唱的記憶,讓布農族最獨特的 Pasibutbut及其他傳統歌樂,在經歷日治、國民政府 時期以及基督教傳入等外來文化衝擊而逐漸式微 後,在族人傳統意識覺醒下再度重振。1999年協會 的成立,讓布農族音樂傳承在歷任理事長司明信、 伍永山、金國南、金文獻、金明福,以及總幹事王 國慶和全秀蘭夫婦的努力下,更加落實世代傳習的 機制。

作為布農族音樂Pasibutbut的保存團體,協會在 獲指定後的十年內保持穩定傳習,除了在Pasibutbut 及布農族傳統合音歌唱方式上不斷精進,更積極保 存布農族傳統器樂如杵音、弓琴和口簧琴的演奏技

> 藝。同時,其參與傳習的人數 不斷增加,年齡層亦呈現年輕 化,為布農族的音樂傳習不斷 注入新的能量。

# Pasibutbut對布農族的重要性

在「布農族音樂Pasibutbut」 2010年被登錄為國家級文化資 產後,近十年以來,Pasibutbut 的傳唱熱忱亦廣泛在台灣各地 布農族部落間傳遞著。其結 果,除了「南投縣信義鄉布農 文化協會」獲得國家級文化資



南投縣信義鄉布農文化協會演唱Pasibutbut(南投縣信義鄉布農文化協會提供)

產登錄,在花東等地也紛紛透過地方政府提名 登錄了11個保存團體,可見其重要性。

那麼,究竟Pasibutbut是什麼?如何去理解 其音樂結構及文化內涵呢? 將以精簡的文字, 依次呈現布農族Pasibutbut的口傳歷史、音樂結 構、聲響特性,並闡釋它在布農族傳統部落的 社會功能,及當代的文化意義。

# 口傳歷史中的Pasibutbut

對布農族人來說,最美的天籟,是祈禱上 天賜下小米豐收的Pasibutbut,也就是漢人口中 的「八部合音」。這類歌曲流傳於布農族郡社 群、巒社群的古老部落之間,學者稱之為「祈 禱小米豐收歌」或「初種小米之歌」, 族人則 自稱為Pasibutbut或Pasi haimu。

Pasibutbut是台灣原住民音樂中,第一個被 國際知曉的歌曲類型。日本學者黑澤隆朝曾於 1943年3月25日在台東縣鳳山郡里壠山社(今 台東縣海端鄉崁頂村)採錄到此曲,深受震 撼,並於1952年將此曲錄音寄至聯合國教科文 組織(UNESCO)所屬之國際民俗音樂協會

(IFMC),引起知名民族音樂學者如Andre Scháeffner、Curt Sachs以及Jaap Kunst的注目。

## Pasibutbut的起源與傳說

關於Pasibutbut歌謠有多種起源說,大體說 來布農族人相信這首歌源於先祖們在獵場上的 一次奇遇,至於所聽聞的內容,或云乍見幽谷 中飛瀑流瀉,聲響壯麗,或云驟見巨大枯木橫 亙於前,蜂群鼓翅於中空之巨木,其共鳴聲響 有如天籟,因而心生肅穆敬畏之情,通力合作 模仿傳唱此奇異聲響,因而形成此曲。在經此 奇遇後,當年的小米收成比以往豐盛,布農族

Music of the Universe Passing 吉

南投縣信義鄉布農文化協會演奏杵音(南投縣信義鄉布農文化協會提供)。

48 原教界2020年08 月號94期 原教界2020年08月號94期 49

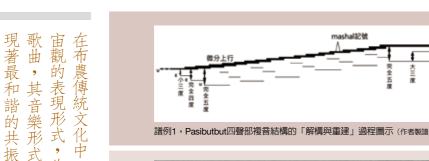


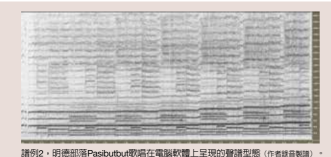
祖先們於是相信這是天神(Dihanin)所給予的 好兆頭,所以配合小米播種與耕作,代代傳唱 此曲以取悅天神來獲取豐收。

布農族傳統歲時祭儀對於Pasibutbut的歌唱 有特定規範,涌常是在播種祭(buan minpinang)和入倉祭(buan andaza)期間,配 合祭典舉行才能唱。在播種祭之前,祭司決定 祭日後,會慎選族中最聖潔的男子(必須是過 去1年內家中沒有發生不幸、未患疾病者), 參加人數8至12人不等,他們在祭日之前必須 住在祭司家,禁絕女色,更不准吃甜食及刺激 性食品。次日,祭司帶領這些成年男子在屋外 圍圈,圈內放置種粟一串,歌者雙手相互交叉 置於背後,以逆時鐘方向移步繞行,同時在祭 司的帶領下,先在屋外而後緩緩移入屋內持續 歌唱,祈求天神讓小米豐收並堆滿穀倉,布農 族人認為這首歌唱得好或壞,將直接影響到當 年小米收成,在唱此曲時必定嚴守禁忌,因而 賦予Pasibutbut神聖的意義。

### 八部合音?Pasibutbut音響現象解密

「Pasibutbut」在布農語中接近「拔 河」,其聲響結構在聲部往返拉鋸之中,持續 微分上揚,趨向最終的和諧。就聲部結構來 看,它是一首四聲部的複音歌唱,以最高聲部 微分上行的旋律線作為骨幹旋律,而下方三聲 部對應著骨幹旋律依次作級進下行的複音式開 展;而後,隨著音域不斷提昇,這個複音結構 不斷透過「解構與重建」的過程,不斷地循環 出現,形成如瓦片般堆疊的音樂織體,直至歌 者的音域極限,請見譜例1圖示。





整體聲響卻磅礴厚重,往往讓聽者為之震懾!

的Pasibutbut歌唱技巧中,族人僅以o、e母音吟 唱,並以繃緊的喉嚨發出特殊的喉音音色,這 種喉音歌唱方式會共鳴出多重泛音,並且越高 泛音越豐富。從譜例2的聲譜圖中,譜例1的 Pasibutbut四聲部複音結構又進一步呈現縱向堆 疊,這就是泛音現象的科學明證。從以上這個 獨特的音響現象,我們或許可以想像或推測, 為何Pasibutbut實際的歌唱聲部只有四部,但是 漢人卻以「八部合音」來描述其壯麗的聲響? 因為在漢族音樂中,「八音」除了代表樂器的 分類(金、石、絲、竹、匏、土、革、木), 更時常被用來指稱各類型樂器的合奏,如「客

開幕典禮演唱pasibutbut (阿之寶公司提供照片)。

### 通往宇宙和諧的密碼

家八音」和「閩南八音」。

在布農傳統文化中,Pasibutbut是最貼近其

宇宙觀的表現形式,為祈求風調雨順、小米豐 收的歌曲,其音樂形式具現著最和諧的共振, 是通往宇宙和諧的密碼。

布農族過去以農耕與狩獵為生, 在那個與 大自然節奏變換共存亡的年代中,族人將 Pasibutbut的完滿合音作為獻給天神的祈禱,以 此求得和大自然間的和諧共存。Pasibutbut歌唱 形式的最終點,那個和諧而美好的音響,其實 就是西方音樂理論中的「完全五度」(所謂的 完全協和音程),布農族人稱之為 「masling」,意為「美好的聲音」,並且相信 這是天神Dihanin最喜悅的聲響!

這樣的音樂行為,在古老部落社會中除了 成為宗教祭儀的中心,更體現出布農族群特有 的一種強調人與人之間相互調適,進而融合的 文化觀念與和諧為前提的社會制約。





然而這類由8到10餘人唱出的四部合音,其 其中玄奧乃是「泛音現象」使然。在代代相傳

50 | 原教界2020年08月號94期 原教界2020年08月號94期|51



### Pasibutbut為人類無形文化資產

21世紀的今日, Pasibutbut的計會功能已由 祭儀歌曲過渡至藝術表演,並逐漸形成新的美 學觀。其中,審美的追求取代了對傳統禁忌的 絕對服從,而文化傳承的使命感,更與敬天觀 念並存,驅策著族人走出部落,向外界傳揚這 項珍貴的文化傳承——每當族人穿上傳統服 裝,虔敬詠唱古老Pasibutbut,個人的存在立時 融於布農族人世代匯集而成的整體文化中,歌 聲所傳遞的,是經由時間蒸餾、淬煉而出的一 種絕對美感。

另一方面,歷經過工業革命和資本主義的 人類社會,在大眾傳播媒體使全世界文化呈現同 一化面貌後,人們反思傳統文化快速流失的危 機,進而採取各種積極保護,最明顯的莫過於 2003年聯合國教科文組織所頒布實施的《保護無 形文化遺產公約》。在此世界潮流下,布農族人 珍貴的歌唱傳統,尤其是Pasibutbut,獲得極高重 視——先後被登錄為縣級(2009)和國家級



0的和布 年澤 厚式族

(2010) 重要無形文化資產——在聯合國公約的 精神下,它不只是布農族人的古老傳統,更是全 人類所共同珍惜呵護的無形文化資產。

### 文資局委託保存維護計畫

作者於2016年接受文資局委託,研擬「重 要傳統藝術一布農族音樂Pasibutbut」的保存維 護計書,針對此項重要傳統藝術的各個保存維 護而向做全面性現況調查,包含基本資料建 檔、保存紀錄製作、傳習人才養成、教育推廣 活動、定期追蹤紀錄,與其他必要相關保存維 護作為,並提出保存維護計畫作為主管機關未 來執行的參考。在當年所提出的維護計畫中, 按照其急迫性考量,序位在前的幾項建議包括 (1) 杵音樂器Tultul的製作技術的保存, (2) 借助現代科技介入,優先實施耆老合音歌唱技 藝之分部歌唱紀錄保存,(3)主管當局主動協 助安排保存團體在學校教育體制中的推廣活 動,(4)盡可能結合各種多元化形式及複合應 用來進行推廣活動,以吸引、深化傳統藝術欣 賞人口。

依據作者的觀察,布農族保存維護計畫提 出後,於2017至2019年間在文資局的輔導下, 上述的四項優先實施項目都已達標,(1)「南 投縣信義鄉布農文化協會」2019年在文資局的 委託下,依據古法製作了一套杵音樂器Tultul, 而杵音合奏技藝的傳習已從耆老組成的第一 團,延伸為第二、三團,甚至有多位兒童也已 學會,(2)耆老合音歌唱技藝已透過數位分軌 錄音技術保存下來,而大多新加入的成員已透 過藝師-藝生傳習機制,熟知並背誦耆老們的 各個歌唱聲部,盼能恢復布農族傳統合音靈活 即興的歌唱技藝,(3)學校教育體系中的推廣 活動,透過文資局的規劃安排,從2016年活動 闕如的光景,增長為2019年共12場各式推廣音 樂會的實績,(4)在多元化形式及複合應用方



布農族史詩音樂劇場《越嶺~~聆聽布農的音樂故事》謝幕(台灣國樂團提供)。

面,成果包括2019年「南投縣信義鄉布農文化 協會」成立20週年之際,長達4個月的保存維護 成果展覽「台灣無形文化資產—布農族音樂 Pasibutbut特展」,和一齣協會中35位成員 (老、中、青與孩童)與台灣國樂團合作的原 創布農族史詩音樂劇場《越嶺~~聆聽布農的 音樂故事》,在文化部相關單位的策劃下降重 推出。

### 我拉你來這邊跟我們一起唱

前文曾提及Pasibutbut的布農語含義接近 「拔河」,而作者於2007年訪談耆老司明信, 他將這種獨特的歌唱詮釋為「我拉你來這邊跟 我們一起唱」,可見文化中強烈的群體性。而 從Pasibutbut再進一步來看,布農族人善於合 唱、不喜獨唱,及其「和弦式複音歌唱」只見 群體、不見個人的渾厚塊狀聲響,甚至明德部 落1960年代迄今的傳習歷史,具現了族人含蓄 內斂、團結勤奮之民族特質。2019年是豐收的

一年,協會成立20年,明德部落無論在技藝傳 承、成員結構、展演質量與文化認證各方面, 都結實纍纍。在人類文化傳統急速流失的當 代,盼望「南投縣信義鄉布農文化協會」的傳 承故事成為一粒種籽,激勵原住民族無形文化 資產的持續深耕,進而生生不息。◆



領域皆有代表作品。現任國立嘉義大學音 究所專任教授。

52 原教界2020年08月號94期 原教界2020年08月號94期 53